NUESTRAS CULTURAS

UNIDAD DIDÁCTICA 4

DOSSIER 2

AUTOR: Abdessamad Lahid
NUESTRAS CULTURAS

UNIDAD DIDÁCTICA 4

DOSSIER 2

EL ISLAM

BIBLIOTECA

FECHA 8-4-97
REGISTRO 4663

AUTOR: Abdessamad Lahid

ASGC
Asociación
Secretariado
General Gitano

COMISIÓN EUROPEA

UNICEF
COMITÉ ESPAÑOL
1. BREVE HISTORIA DEL ISLAM

1.1. ARABIA: LA CUNA DEL ISLAM

ARABIA ES UNA EXTENSA PENÍNSULA caracterizada por un clima caluroso y seco, habitada por una población nómade que se dedica al cuidado de sus rebaños (los nómadas beduinos) y al comercio a través de las rutas que atravesaban la península (el mercader caravancero). La agricultura y la artesanía se ejercían en los escasos oasis y en algunos centros urbanos.

Los Árabes se organizaban en tribus, cuya unidad social es el grupo. Basada en la consanguinidad y transmitida por línea masculina, preserva internamente la cohesión de la tribu. El individuo cuando forma parte de la tribu tiene derechos y deberes. La cabeza de la tribu, el jeque, elegido por todos los miembros, tiene a su lado a un grupo de ancianos como consejero suyo que le ayuda a velar por la vida y la continuidad de la tribu.

La mayoría de los Árabes antes del Islam, profesaban principalmente religiones paganas tradicionales. Existían también minorías judías y cristianas. Los paganos reconocían el carácter sagrado de ciertas piedras, fuentes, árboles, aunque por encima de ello admitían la existencia de dioses.
Muy pocos conocían la escritura, pero adoraban la poesía; el poeta era el portavoz de la tribu, su defensor en las guerras y el cantor de sus glorias. Se puede recordar el famoso mercado "ușad" donde, además del comercio, los poetas de distintas tribus recitaban en un concurso sus poesías.

Las hostilidades entre las tribus eran muy frecuentes en la época preislámica, entre tribus sedentarias y nómadas, entre tribus del Sur y del Norte y entre las del Noroeste y el Noreste, los ataques de los beduinos a las caravanas y los oasis. Las largas luchas engendraban un clima de inseguridad que amenazaba la actividad comercial. Las tribus solían pactar alianzas entre ellas para proteger mutuamente sus intereses y para reforzar su posición ante el enemigo.

La posición estratégica de Arabia para el comercio internacional, hizo que los dos grandes poderes de entonces, el imperio Bizantino y el imperio Sasánida (Persa), intentaran la dominación de la zona para proteger sus intereses.

La Meca estaba habitada por un conjunto de doce tribus, llamado el Qurays. El comercio era el eje de la vida en la Meca, había sido creado alrededor de su templo la Kaaba, considerado como territorio sagrado haram, y que en calidad de santuario garantizaba a los visitantes la seguridad de su vida y su actividad comercial durante el traslado a los mercados y en éstos mediante un sistema de meses sagrados, respetados por las tribus a lo largo de la ruta.

El desarrollo y el éxito de este comercio local en la primera mitad del siglo VI dio paso a una transformación de ser local a ser internacional. En la propia Meca hubo, en la época de la aparición de Muhammad, una tendencia a concentrar la riqueza en pocas manos y pocos clanes. En fin, era una situación de tensión entre clanes que intentaban obtener un aumento de sus beneficios o una disminución de sus tributos al Qurays. Con esta crisis peligraba la supervivencia del sistema y a pesar de su gravedad nadie en la Meca tenía una clara solución.

1.2. LA VIDA DE MUHAMMAD ANTES DE LA REVELACIÓN

En este ambiente nació Muhammad alrededor del año 570. Huérfano de padre (de nombre “Abd Allah”, murió lejos en un viaje sin haberle visto jamás), Muhammad creció en el desierto tal y como era la costumbre de las grandes familias entonces. A los siete años perdió a su madre y después a su abuelo, siendo educado por su tío Abu Talib, que lo protegió hasta la muerte. Muhammad ejerció de pastor y tomó parte en las caravanas comerciales, comerciando con el dinero de una viuda rica, Jadiya, con quien se casó más tarde.

1.3. LA REVELACIÓN

Las tradiciones islámicas dicen que mientras Muhammad se encontraba en la gruta Hira, en el desierto próximo a la Meca, en su retiro espiritual que duraba un mes al año, vio en sueños a un personaje enorme que le dio la orden de predicar. 

"¡Recita en el nombre de tu Señor, que ha creado al hombre de sangre coagulada! ¡Recita! Tu Señor es el Munífico, que ha enseñado el uso del cántaro, ha enseñado al hombre lo que no sabía". Al despertarse oyó una voz del cielo que le decía: “Muhammad, eres el mensajero de Dios y soy Gabriel”. 

Al volver a casa inquieto, confió a su mujer lo que vio, siendo ella la primera creyente. Después de Jadiya, fueron tres adultos y cinco niños, los primeros convertidos. Al correr la noticia en La Meca, la gente trató a Muhammad de poseso, iluso y extraviado.
1.4. LAS PREDICACIONES DEL ISLAM

Las predicaciones han tenido dos etapas. Una clandestina que duró tres años, donde se invitaba sólo a los familiares y los más cercanos evitando atacar a los dioses de la Meca. Fue una etapa dura donde se formó el núcleo de los primeros musulmanes, este puñado de hombres y mujeres que recibieron los principios dogmáticos de la nueva religión que satisfaría su necesidad de conocer su futuro después de la muerte y de rechazar la opresión y combatir la tiranía.

El elemento más destacado en la segunda etapa, que duró entre seis y siete años, a nivel de discurso y de predicación, es la ofensiva sobre la tradición religiosa de La Meca, además de afirmar lo mencionado en la etapa anterior: que Muhammad es un profeta enviado; que Dios es Único y no tiene asociados; la existencia de otra vida donde habrá un Juicio; la caridad es un deber y el Universo en su conjunto, o por partes, merece ser contemplado para llegar a la verdad.

Las tribus de La Meca no se conformaban con humillar a Muhammad y sus seguidores, sino que los perseguían y los torturaban; incluso les pusieron un boicot que duró tres años y que consistía en prohibir a todos los habitantes de la Meca casarse o comercializar con los musulmanes y la familia de Muhammad. Cuando el boicot comenzó a ceder en el 619, Muhammad pierde sucesivamente a sus dos apoyos: su mujer Jadiya y su tío y protector Abu Talib.

Para romper la presión tribal, Muhammad busca aliados y protectores fuera de La Meca, hablando con los jefes de las tribus extranjeras que habían venido a La Meca a comerciar durante la época de peregrinaciones. No todos se atrevían a desafiar al poderoso Qurays y a sus aliados. Al final, son dos tribus de Medina, las que aceptan acogerle a él y a sus seguidores, cuyo número no superaba 154 en 13 años.

Para garantizar la convivencia en Medina entre los distintos grupos, Muhammad dictó una “constitución” sahifa que tenía un código penal y civil para los musulmanes, prohibía la guerra interna, obligaba a todos los clanes a participar en la defensa de la ciudad y prohibía cualquier trato con La Meca. Al mismo tiempo se hizo un pacto de neutralidad militar con los clanes judíos.

Este “pacto social” permitía un crecimiento continuo de la comunidad a través de la inclusión de nuevos grupos y consolidar un frente musulmán y prepararlo para los futuros enfrentamientos militares con La Meca.

1.5. LA EXPANSIÓN DEL ISLAM

Teniendo en cuenta que el factor principal que impedía la conversión de La Meca era el miedo de sus ricos a que el culto a sus dioses tuviera como consecuencia directa la pérdida de los ingresos de la peregrinación y el comercio que la acompañaba, Muhammad empezó a organizar ataques contra las caravanas de La Meca para dejarles claro a los Meccanos que no convertirse tendría consecuencias económicas muy graves, más aún cuando su conversión era necesaria para la conversión de toda Arabia; al mismo tiempo que los musulmanes vuelven a reinar en dirección a La Meca y no en dirección de Jerusalén como antes, lo que afirmaba la importancia religiosa de La Meca para la nueva religión.

Los enfrentamientos militares duraron hasta el año 630, año en que Muhammad entra a La Meca después de su rendición sin combate. El año siguiente 631, todas las tribus de Arabia mandan sus delegaciones a Muhammad anunciando su conversión.

Muhammad muere en el año 632 sin designar ningún sucesor, su muerte fue una sorpresa para los musulmanes. Después de muchas disputas verbales entre los distintos grupos de musulmanes, se elige a Abu Bakr como primer califa de los llamados Califas ortodoxos.

1 Los llamados Califas ortodoxos o Bien gueridos, son Abu Bakr, Omor, Utman y Ali. La época de su califato duró entre 632-661. Esta época ha sido considerada hasta hoy como la época del Islam ideal.
Durante esta época, además de poder salvar y restaurar el amenazado régimen de Medina, se convirtieron todas las tribus que previamente se habían resistido al Islam y se iniciaron los ataques contra Persia y Bizancio que terminaron con los ejércitos musulmanes apoderándose de Jordania, Palestina, Siria y Egipto y acabando definitivamente con el Imperio Persa.

La expansión tuvo una gran continuidad durante el reinado de los Omayyas, y así, nos encontramos un siglo después de la muerte de Muhamad, con un imperio islámico que se extendía desde España hasta la India y desde Asia central hasta el Sáhara.

1.6. LA ESPAÑA MUSULMANA: AL-ANDALUS

La conquista árabe-musulmana de la península ibérica fue una prolongación de la conquista del norte de África. Esta conquista que fue iniciada el año 711 por un contingente beréber, en su mayoría, no duró más de tres años. Así nació Al-Andalus como una provincia que depende de Damasco, el centro del imperio islámico.

De ser una provincia, Al-Andalus pasa a ser un emirato independiente y luego un califato. Del esplendor del califato a las divisiones y debilidades de los reinos de Taifas. Al-Andalus se mantiene con el apoyo militar de dos dinastías beréberes del otro lado del estrecho (almorávides y almohades) hasta la primera mitad del siglo XIII. Más tarde se producirá la agonía prolongada de la caída de los pequeños reinos y la expulsión de los andalucíes arabo-musulmanes de la península.

Al-Andalus conoció un rápido proceso de islamización y arabización, los beréber andalucíes dejaron de hablar beréber totalmente a partir del siglo IX. El árabe se convirtió en lengua común de los individuos cultos, incluso los no musulmanes. El esplendor cultural de que gozó Al-Andalus lo convirtió en el territorio islámico más próspero y en la farola que iluminaba las tinieblas de la Europa medieval.

El califato abrió tres siglos de riqueza cultural y científica a la que contribuyeron nombres con grandes aportaciones en todos los campos. Filósofos como Averroes, Maimónides, Ibn Tufayl e Ibn Hazm, geógrafos como Al-Idrisí, historiadores como Ibn Hayyan y astrónomos como Azrquíel y Maslama de Madrid.
La estructura urbanística de Al-Andalus responde a las características del urbanismo islámico. En el centro del núcleo urbano está la mezquita, el zoco y los baños, a veces el palacio está al lado de la mezquita y a veces en un lugar más elevado. En torno a este núcleo, callejones sin salida, calles estrechas y sobrados caracterizaban la ciudad.

En estas ciudades, se vivieron momentos de gran tolerancia entre los miembros de las tres culturas que compartían el territorio, musulmanes, cristianos y judíos. La convivencia estaba regulada por una legislación que garantizaba los derechos de los tres grupos, derechos económicos, culturales y religiosos. Esta convivencia alcanzó niveles muy altos y duró décadas hasta el momento en que fue abolida por la intolerancia de los Reyes Católicos.

"Es notorio y sin duda alguna que, [a] los moriscos de Granada el año de 1492 y a los de Valencia el año de 1524, les fue notificado por mandado de los Señores Reyes Católicos y del emperador Don Carlos, de gloriosa memoria, que si querían quedar en España habían de ser cristianos bautizados y no lo haciendo así les habían de echar fuera de España, que en efecto fue amenañados con perdimiento de sus bienes que iguala a las vidas y destierro de aquellas tierras tan regaladas y cultivadas a su proposito donde ellos y sus pasados habían vivido, que fue muerte civil, y el haver de pasar la mar con las mugeres preñadas, viejos, enfermos, niños y otras personas regaladas; todo esto se les pude representar por gran fuerza y violencia como yo en día lo dicen y confiesen que lo fue".

Del informe del obispo de Segorbe sobre los moriscos.

2. LA CULTURA DEL ISLAM

2.1. LOS FUNDAMENTOS DE FE DEL ISLAM

El Credo (shahada)

El credo musulmán se resume en el sencillo testimonio de "no hay más Dios que Alá y Muhammad es el mensajero de Alá". Su primera parte pone de manifiesto la unidad de Dios y su segunda, el carácter de mensajero del Profeta; esta aceptación de la unidad de Dios y de la profecía por tanto su prenuncia es necesaria ante dos testigos para ingresar en la religión. A demás de la aceptación de estos dos artículos, el credo musulmán requiere una aceptación de otros cinco.

La Unidad (tawhid):

Es la fe en la unidad y la unicidad de Alá.

Aceptación de la Profecía (risala):

Aceptar que Muhammad y todos los profetas antes de él fueron elegidos por Dios para transmitir su mensaje a los humanos. A los musulmanes no se les permite adorar a Muhammad o a ningún otro profeta como seres divinos.

Los Ángeles:

Existen como luz divina antes de la creación de los humanos y después se convirtieron en ángeles. No tienen albedrío y son incapaces de pecar, cumplen las funciones designadas a ellos.

Satanás:

El único ángel que desobedeció a Dios, cuando en el momento de crear a Adán, Dios pidió a los ángeles prostrarse ante Adán. Fue expulsado del paraíso, decidido a destruir la humanidad desviándola de Dios hacia el paganism. 
**Los libros:**
La fe obliga a los musulmanes a aceptar la verdad básica de la Torá judía recibida por Moisés; el Libro de los salmos dado a David y los Evangelios dados a Jesús. El Corán reconoce que estos Libros son la palabra auténtica de Dios, pero advierte los errores que se han introducido en ellos.

**El Día del Juicio:**
Dios hará terminar al mundo cuando lo desee, será el Día del Juicio cuando cada persona será interrogada sobre lo que hizo; recompensada o castigada justamente.

**La otra vida:**
El Paraíso musulmán es un estado de éxtasis, paz y tranquilidad en el que los humanos están exentos de preocupaciones terrenales y donde se puede disfrutar de los placeres. El Infierno es un abismo de fuego y está dominado por la tortura de hacer frente a la eternidad sin el conocimiento de Dios y Su compasión.

**La Predestinación:**
Un musulmán trata de vivir tal como Dios ordena y acepta su control de todo lo que hace en todos los momentos de su vida. Al mismo tiempo Dios ha concedido a los hombres el libre albedrío y la capacidad de desobedecerlo si así lo deciden. La predestinación es el último de los siete artículos del Shahada que juntos forman los primeros de los “Cinco Pilares”.

2.2. **LOS PILARES DEL ISLAM**

**La oración obligatoria:**
Las oraciones deben ofrecerse cinco veces al día, todos los días: antes del amanecer, al mediodía, a media tarde, inmediatamente después de ponerse el sol, y antes de media noche. La más importante es la sesión de media tarde.

Es preferible, siempre que sea posible, ofrecer las oraciones en la mezquita donde sólo son obligatorias el viernes por la tarde.

Para los sunnies, las oraciones en congregaciones están dirigidas por cualquier miembro bien versado en el Corán y por encima de cualquier reproche.

Para los chiies, las oraciones están encabezadas por el Imán que tiene además funciones políticas.

**El impuesto para los pobres (zakat):**
La zakat no es una caridad, sino un derecho de los pobres establecido por la ley frente a los ricos. Es un impuesto anual sobre el patrimonio, y no sobre la renta, no es pagadero salvo que un musulmán haya acumulado algo de capital. La escala de los pagos empieza con un tipo básico de una cuadrágésima parte (2,5%) del patrimonio total de cada persona, que comprende sus ahorros, sus joyas y sus tierras.

**El ayuno:**
Todo musulmán llegado a la pubertad, con salud corporal y mental debe ayunar durante el mes de Ramadán, el noveno mes del calendario islámico. El ayuno consiste en abstenerse de comer, beber, fumar, tener actividades sexuales desde el primer signo de la aurora hasta la puesta del sol. El Ramadán culmina con la “Noche del Poder”, generalmente el vigésimo séptimo día cuando se conmemora el inicio de la revelación.

El ayuno es un signo de obediencia y sumisión a Dios, un mes de espiritualidad y sacrificio corporal.
La peregrinación a la Santa Ka’ba de La Meca:

Todos los musulmanes deben tratar de hacer esa visita por lo menos una vez en su vida. El aspecto central es la Gran Mezquita que rodea el santuario más sagrado del Islam. Para participar en la peregrinación, los musulmanes han de estar cuerdos, no padecer de ningún impedimento físico grave y estar en condiciones de mantener a sus familiares mientras ellos hacen el viaje. Las mujeres musulmanas pueden participar en la peregrinación acompañadas por un familiar masculino con quien no podrán casarse.

Defensa del Islam:

Además de los cinco pilares, el musulmán más piadoso acepta muchas más obligaciones, la mayor de ellas es la yihad, calificada a veces de “sexto pilar” del Islam.

Todos los musulmanes deben practicar al yihad en defensa del Islam y de los musulmanes.

2.3. LAS RAMAS DEL ISLAM

En todo el mundo musulmán la rama mayoritaria del Islam es la denominada sunni o sunnita. Los musulmanes de esta rama representan el 90% del total de la población musulmana actual. Los sunnites no reconocen la autoridad religiosa de las personas, a excepción del Profeta, sino la del Corán y de las tradiciones del Profeta mediante la interpretación unánime, por eso se les llama también “la gente de la tradición y del consenso”.

La rama chií o chiita une al 10% de los musulmanes. Consideran que las tradiciones del Profeta han sido transmitidas, de manera vertical, a Ali (primo e yerno del Profeta) y después a los imanes chíes, y que sólo ellos tienen el auténtico saber/tradición espiritual. Los chiies se encuentran ubicados principalmente en Irán, en el sur de Irak, el Líbano, Arabia Saudí, Bahrein, Kuwait, Qatar y los Emiratos Arabes Unidos.

La tercera rama es la de los jawarij que basan su doctrina sobre una idea política “¿quién debe asumir el poder?” y afirman que ser elegido califa es derecho de cualquier árabe libre o de cualquier musulmán justo. Actualmente son una comunidad muy minoritaria distribuida entre el Sahara argelino, Túnez y el sultanato de Omán.

Estas divisiones son resultado de las disputas políticas del poder entre 656 y 661. Desde entonces los musulmanes se dividen entre sunnies, casi siempre con el poder; chiies luchando por el poder y que logran conquistarlo durante muchos momentos; y jawarij que luchan contra quien tiene el poder y que tuvieron experiencias de ciudades extraordinarias.

2.4. LA MÍSTICA MUSULMANA

La mística musulmana o Sufismo engloba los deseos de interiorización que van más allá de las plegarias o rituales, desde las expresiones más sensibles de los famosos poemas sufí hasta las prácticas colectivas de piedad en las cofradías populares, todo ello iluminado por las enseñanzas de los grandes maestros espirituales. El sufismo musulmán tiene su origen en los rituales del Islam (oraciones, vigilancias nocturnas y ayunas) y en la austeridad de la vida en Arabia.

Para esta mística, el hombre tiene que anudarse a sí mismo en la obediencia a las órdenes de Dios; confesando así que sólo cuenta Dios y que todas sus criaturas no son nada frente a él. Otra concepción más filosófica afirma que el mundo no tiene existencia y que sólo existe Dios.

Las cofradías representan una piedad más sencilla practicada en centros espirituales bien estructurados que reúnen a numerosos cofrades. Celebran reuniones de oración con sus miembros una o varias veces por semana, al mismo tiempo que estos tienen la costumbre de recitar todos los días en privado. La
mayoría de los recitales están acompañados por el balanceo rítmico de los cofrades. Los rituales varían de una cofradía a otra y habitualmente están influenciados por la figura del maestro.

Poema místico de Ibn Arabí²

¡Arrepíéntete y proclama!: ¡Oh misericordioso!
¡Oh pio! ¡Oh misericordioso!
Yo estoy triste,
las ausencias me agota.
No está el amado cerca,
ni se le ve.
Me amárra por Dios
en lo que el ojo ve del ser
y en estado de gracia
gritó: ¿Dónde está el adonde
en la separación?

Y contestó: ¡Oh negligente!
Nunca has visto la esencia en ausencia.

¿Acaso no viste a Gaylan
o a Qays o a cualquiera
de los que fueron,
decir: el amo es poder,
si se instala en el hombre,
religión le aniquila

2.5. TRADICIONES, COSTUMBRES Y Fiestas del Mundo Musulmán

De manera general, las costumbres que vamos a citar corresponden a la mayoría de los países musulmanes aunque, como es habitual, hayan diferencias entre unos países y otros o dentro del mismo.

Elementos tradicionales en la educación:

En lo que se refiere a educación, el niño/a recibe, con grados diferentes entre ellos dos sexos, una educación basada en el sentido de la responsabilidad, el honor y la vergüenza. Debe imitar a los referentes masculinos o femeninos de la familia, según sea niño o niña debe cuidar sus actos para hacer honor a sus padres y debe esforzarse para responder a sus expectativas.

Cuando el niño o la niña no está a la altura de lo esperado de él o ella, cuando no se acerca al modelo de comportamiento idealizado, su entorno familiar estimula en él la motivación de aspirar a ser mediante miradas, palabras y hechos que provocan en él o en ella el sentimiento de vergüenza o pudor (hishma) de no ser responsable, no poder elevar el nombre de la familia y como consecuencia su "honor".

Este sentimiento lo desarrollan de manera diferente los dos sexos, la responsabilidad y el honor masculino es algo que se gana esforzándose, haciendo méritos mediante buenos hechos y tomando relevos en el seno de la familia. Es algo que se gana gradualmente a lo largo de la vida del joven. Sin embargo la responsabilidad y el honor femenino es algo que se guarda. La niña interioriza el sentido de vergüenza antes que el niño y conforme la naturaleza deja sus huellas de transformación en su cuerpo, se espera de ella que sea más responsable con su "honor" y el de su familia, manteniéndose lejos de los círculos masculinos y guardando su nombre de la mala reputación.

Tradicionalmente no se esperaba de las niñas algo más que el ser buenas esposas y buenas madres; por eso raramente se les enviaba a la escuela coránica y sólo se hacía para que aprendieran azorinas del Corán para los rezos. A mediados de este siglo, la élite burguesa de las ciudades empezó a romper con esta tradición, lo que condujo a un aumento de escolari-
zación femenina en todo el mundo musulmán. A pesar de los logros de la escolarización, actualmente el porcentaje de analfabetismo es más alto en el sector femenino que en el masculino sobre todo en las zonas rurales.

Se le enseña que las cosas que hace y las que no están ligadas a un imperativo religioso.

La circuncisión:

La circuncisión era de rigor en los árabes antes del Islam, y ha continuado por “imitación” al Profeta, que fue circuncidado (la leyenda dice incluso que nació circuncidado). La costumbre se practica en todo el mundo musulmán. Se puede incluir como rito dentro de, lo que se llama en las culturas tradicionales, las ritas de iniciación.

Se le practica al niño en una edad entre 3 y 7 años; la operación suele ir acompañada con una gran fiesta y con una serie de rituales. Después de la circuncisión el niño-varón estará más ligado al padre que a la madre.

El aprendizaje del Corán:

Este hábito de enseñanza tradicional practicado en las escuelas coránicas se está perdiendo de forma general aunque se mantiene, sobre todo, en el mundo rural donde la escuela primaria no cubre todas las demandas.

El papel fundamental de la escuela coránica es familiarizar a los niños con la lengua del Corán y algunos conceptos religiosos básicos. Se trata de memorizar perfectamente el texto, comenzando por el final del libro que contiene los capítulos (o suras) más cortos y más útiles para el rezo.

El primer Ramadán:

Después de aprender a rezar, el niño/a intenta gradualmente superar la prueba del ayuno. Cada año intenta aumentar el número de los días de ayuno hasta llegar a ayunar el mes entero. La familia festeja este logro y el niño/a disfruta de su triunfo con un aumento de su autoestima, ya es como los grandes. En el plano religioso, la etapa del primer Ramadán puede ser comparada con la confirmación (tiene lugar prácticamente a la misma edad).

Las fiestas religiosas:

La “Gran fiesta”:

Se llama también la fiesta del sacrificio y conmemora el sacrificio de Abraham y la sustitución de su hijo por un cordero, que tiene lugar al final de la peregrinación a la Meca; durante la cual el peregrino ha rememorado simbólicamente los principales eventos del Génesis, sobre todo los que tienen relación con Abraham. La fiesta del sacrificio es un momento sagrado, que traslada al pueblo musulmán a sus orígenes: la fe de Abraham. Todos los creyentes sacrifican un cordero en signo de sumisión al único Dios y comparten la carne con los pobres.

La “noche del Decreto”:

Es una noche sagrada, durante la cual los musulmanes conmemoran la primera revelación del Corán, el 26 de Ramadán. Es una noche especial porque se celebra la inmersión del mundo celeste en la vida terrena.

La “pequeña fiesta”:

Es la fiesta de la ruptura del ayuno; tiene lugar al final del Ramadán, se recibe con mucha alegría esta fiesta, en ella se refuerzan los lazos de solidaridad y el sentimiento de pertenencia a la comunidad.
2.6. LA MUJER EN EL MUNDO MUSULMÁN

Sobre la situación de la mujer en el mundo musulmán, hay todo un abanico de estereotipos dominantes, de visiones estigmatizadas y de generalizaciones. Es evidente que la sociedad musulmana de hoy proviene de un modelo de organización social llamado patriarcal, que no era suyo propio sino compartido por muchas culturas, entre ellas la europea. Esta última, después de un proceso de evolución de varios siglos, termina progresivamente optando por un modelo de organización social no patriarcal, donde los pilares del antiguo modelo (división sexual del trabajo, la dominación del hombre sobre la mujer y la dominación de los viejos a los jóvenes) no tienen presencia alguna o es muy escasa.

La mujer en el mundo musulmán vive con una herencia patriarcal grande pero que está en contacto con el mundo occidental, evoluciona y conoce cambios en su seno. Por tanto, no se puede hablar de una situación puramente patriarcal, ni de una situación estándar válida para describir las vivencias de la mujer en los distintos países musulmanes.

Recordando que el Islam no es sólo una religión, sino un modo de organizar la vida social, política y económica de los musulmanes y las musulmanas, podemos juzgar el estatus que otorga a la mujer, para medir su grado de conservadurismo o progresismo, comparándolo con el estatus que tenía antes del Islam y el estatus que podía haber tenido después.

Muchas de las medidas introducidas por el Islam en el siglo VII, pueden considerarse como revolucionarias mirando la época preislámica. Derecho a la vida en contra de la costumbre barbaria de matar a las niñas, derecho a la mitad de la herencia, el consentimiento para el matrimonio, la regulación de las enraizadas costumbres de poligamia y repudio.

Una vez dentro del Estado del Islam, dominan las interpretaciones y lecturas conservadoras del Corán junto a tradiciones de origen griego, persa o bizantino como el velo, el harén o la reclusión de la mujer. Se reduce el margen de influencia de las lecturas a favor de la mujer, todo ello para reproducir el anterior modelo patriarcal con colores islámicos.

En el siglo XIX nace un nuevo movimiento intelectual reformista que pretende iluminar las vías de cambio y desarrollo ante los musulmanes. Dentro de este movimiento con su corriente "salafi" de carácter islámico o "modernista" de carácter liberal, se inicia la defensa de un nuevo estatus de la mujer musulmana, un nuevo papel adaptado a los momentos actuales.

La situación de la mujer desde entonces estará sujeta a los profundos cambios de la sociedad musulmana. Los cambios socio-económicos de este siglo han favorecido la descomposición de la estructura tribal de muchos países, el aumento del urbanismo ha sido acompañado por la escolarización, el crecimiento de la actividad industrial y los servicios, lo que ha facilitado el acceso de la mujer al mundo laboral y ha introducido grandes cambios en la estructura familiar.

Puesto que el mundo musulmán es poco homogéneo, el acceso de la mujer a los distintos ámbitos de la vida así como su estatus jurídico varía mucho de un país a otro. Podemos hablar entonces de mujer turca, iraní, afgana, malaya o árabe del Magreb, de Egipto, del Libano o de los países del Golfo. La legislación sobre la institución del matrimonio inspirada en el Islam cambia mucho de un país como Túnez, que ha abolido la poligamia desde 1956, a otros como Afganistán donde la mujer vive en un estado de reclusión que jamás se ha visto. El movimiento feminista musulmán nace al inicio de este siglo de manera sucesiva en países como Egipto, Siria, el Libano y el Magreb; conquista derechos políticos fundamentales como el de votar y presentarse a las elecciones, incluso en el parlamento de Egipto se fija un número mínimo de escaños que debe ser cubierto por mujeres en caso de que la respuesta popular sea baja. Sin embargo todavía hoy en día, existen países musulmanes donde la mujer no tiene el derecho de votar.
3. ES ISLAM HOY: EL MUNDO ÁRABE Y EL MUNDO MUSULMÁN

Se suele confundir mucho el término árabe con el de musulmán, al mismo tiempo que se confunde "países árabes" con "países islámicos". Sin embargo, no todos los árabes son musulmanes ni todos los musulmanes son árabes.

El "mundo árabe" es un conjunto de países que van desde el Golfo Árabe (Pérsico en el uso español) al océano Atlántico; comparten la misma lengua (aunque con variaciones dialectales), la misma religión (el Islam, que engloba su vida social, política y cultural) y el mismo patrimonio cultural, manteniendo al mismo tiempo un sentimiento de nación unificada.

En estos países viven minorías cristianas; las más destacadas son la copta de Egipto, la maronita en el Libano y la cristiana y griega ortodoxas en los países del Creciente Fértil.

El mundo árabe se divide en cuatro conjuntos regionales. Los países del Golfo, muy ricos, con distintos regímenes y liderados por Arabia Saudí. Los países del valle del Nilo, Egipto y Sudán; Egipto es el país más poblado con un liderazgo destacado, en este siglo ha sido la fuente de los movimientos políticos e ideológicos más relevantes. Los países del Creciente Fértil (Siria, Libano, Palestina, Jordania e Irak), son países que han estado sometidos a continuos conflictos bélicos (las guerras arabo-israelíes, las guerras del Golfo I y II). Los países del Magreb, los más cercanos a Europa y con estrechos lazos con ella.

El mundo islámico, sin embargo, es un mucho más amplio. Geográficamente se extiende desde Indonesia, Islas Filipinas y China hasta el Atlántico y el Sahara occidental. Tiene una población de casi mil millones de personas con una gran diversidad étnica, cultural y lingüística.

Sus grandes áreas, además del "mundo árabe", son: la turca (Turquía y las repúblicas islámicas de la ex-Unión Soviética), la iraní (Irán, Afganistán, Pakistán y Tayikistán), el área india (Bangladés, la India, Sri Lanka y Nepal), el área malaya (Indonesia, Malasia, Birmania, Camboya, Filipinas, Singapur, Tailandia y Vietnam).

Las minorías musulmanas están en África subsahariana, en el área china (China, Mongolia, Taiwán y Japón), Europa y América, como resultado de las migraciones.
3.1. PROBLEMAS Y DESAFÍOS DEL MUNDO ISLÁMICO

Hasta la llegada de Napoleón a Egipto, el mundo Árabe e Islámico vivía totalmente en un modelo social, económico, político y cultural, heredado de su pasado. Este primer contacto con Occidente dejó claro el retraso en el que se encontraba este mundo y la necesidad de trabajar para recuperar el esplendor del pasado y coger el ritmo de Occidente.

Desde entonces dos corrientes disputan la búsqueda de las soluciones a los problemas que el mundo musulmán padece. La primera corriente tradicional opta por buscar las soluciones en el pasado, en el legado islámico y alza el lema: “El Islam es la alternativa”. La segunda encuentra la vía de las soluciones en el modelo Europeo y se apoya para justificar su opción sobre los conceptos de libertad, racionalismo, laicidad, etc.

La corriente islamista, con sus alas moderadas y extremistas, se basa básicamente en la vuelta a los orígenes textuales (el Corán y el Hadit) para legislar a la nueva sociedad musulmana y tener como guía la experiencia social y política de la sociedad de los Califas ortodoxos. En la segunda mitad de este siglo aparecieron en el seno de esta corriente tendencias al extremismo, es lo que se llama popularmente integrismo islámico.

El integrismo surge en un clima socio-político interno marcado por la ausencia de una vida democrática que pudiera permitir a los ciudadanos la participación, la expresión de sus opiniones acerca de los problemas políticos y la influencia en el desarrollo de los acontecimientos de sus países, en un clima de derrota política y militar contra Israel (Guerra de los Seis Días · 1967) y de fracaso de los proyectos del llamado socialismo arábista, de carácter nacionalista y de izquierdas en Egipto, Irak, Siria y Argelia.

La crisis económica es cada vez más grave, la deuda externa, los gastos militares, el paro crónico y estructural, el deterioro del nivel de vida de la gran mayoría han contribuido a crear un caldo de cultivo para la actuación de los movimientos extremistas. De estos últimos podemos destacar, en este siglo, el movimiento de Muhammad Iqbal en India y Pakistán, el movimiento de los Hermanos musulmanes, la yamaa islamia y la yihad islamia en Egipto, el movimiento del FIS en Argelia, Hamas y la yihad islamia en Palestina. El único movimiento que triunfó fue el iraní que culminó con la instauración de una República islámica.

En cuanto a los términos, se suele confundir entre “islamismo”, “fundamentalismo” e “integrismo”:

- El “islamismo” es adecuado como término para definir una nueva situación, para definir nuevos movimientos sociopolíticos emergentes en las últimas décadas y que constituyen un fenómeno nuevo que introduce elementos de ruptura con el orden social, político y cultural existente.
- El “fundamentalismo” o “integrismo” define una tendencia ultraconservadora y rígida dentro de cualquier movimiento; se puede hablar de fundamentalismo cristiano, judío o musulmán.

La sociedad islámica tiene que responder a cuestiones y problemáticas de gran envergadura, crear un modelo de gestión política que permita la participación y la construcción de una democracia real, respondiendo a los problemas sociales –muchos de ellos debidos a la poca igualdad social–, encontrar salida a los problemas económicos y regenerar la vida cultural.

3.2. LOS MUSULMANES EN ESPAÑA

A veces caemos en el cándido error de pensar que los contactos entre los pueblos de la cuenca del Mediterráneo es fruto de los últimos tiempos. No olvidemos que siempre hubo contactos y lazos entre los musulmanes y los cristianos de una orilla y de otra del Mediterráneo. Contactos que se producían, según los momentos, o bajo las banderas y el ruido de los sables o por encima de las telas de seda y el aroma de especias del comercio. De allí que estos pueblos hayan mantenido siempre relaciones que se han fraguado entre el respeto y el temor, entre la admiración y el desprecio, entre el amor y el odio, entre la guerra y la paz.
En este siglo, de su primera mitad a su segunda, vemos o vivimos un movimiento que se puede describir como recíproco, dual o contradictorio. Al principio los europeos se desplazan hacia los países musulmanes y se produce el colonialismo. En la segunda mitad, los musulmanes después de despejar su tierra, se desplazan hacia la tierra de los “cristianos” y se produce el fenómeno de la migración.

Desde los años setenta y de manera más relevante desde los años ochenta, nos encontramos con la presencia de inmigrantes musulmanes en España, la mayoría de ellos son del Magreb, sobre todo de Marruecos. Empujados por la crisis en que están inmersos sus países y la esperanza de encontrar un medio de vida mejor, estos inmigrantes han ido instalándose en España. Son el colectivo inmigrante más numeroso, con mayores diferencias culturales y de identidad. Escuchamos a Bernabé López García que hace una curiosa comparación entre los musulmanes actuales en España y sus antepasados los moriscos:

“Si superponemos el mapa de los moriscos en España antes de su expulsión a principios del siglo XVII con el de la distribución actual de los inmigrantes magrebies por nuestro país, nos sorprenderá la extraña similitud de ambos: su presencia destaca en las provincias del litoral mediterráneo, en la región valenciana, en Cataluña, Murcia, con ramificaciones por algunos puntos de Aragón, Andalucía, Extremadura, la Mancha y Madrid. ¿Azares de la historia o lógicas que se repiten? Una buena parte de los moriscos, decía Joan Reglà, eran labradores y vasallos de la nobleza latifundista; los nuevos “moriscos” constituyen la servidumbre de una agricultura tradicional o de un sector servicios necesitado de una mano de obra de fácil explotación para enmascarar de competitividad su arcaísmo. Los “aceituneros altivos” de Jaén empiezan a ser hoy de Larache o Beni-Mellal; los vendimiadores de La Mancha proceden de Fez o de Alhucemas, y los colladores de Valencia vienen de Tlemcén y hasta Argel... Por supuesto, hay una diferencia esencial entre el inmigrante de hoy y el morisco de ayer: la extranjería. Aquél procede de otro país y el morisco vivía en su propia tierra... Si los musulmanes de España a finales de XVI constituían en torno al 4% de la población total, alcanzando hasta el 20% en zonas del reino de Aragón, en la actualidad son una minoría de apenas el 0.2%.”

El País. 05-11-92

La historia se repite, nos condena a estar juntos, a superar los desafíos formulados ya desde los tiempos de la “Torre de Babel”, a superar la lejanía en el espacio y los obstáculos lingüísticos y culturales. Aquellos monoteístas, los de la “Torre de Babel” que intentaron alcanzar la Verdad Única, fueron “castigados” o “premiados”, devueltos a una realidad humana de dispersión en la tierra y de diversidad en lenguas, colores y culturas. Fueron puestos ante el desafío de gestionar sus diferencias, de entenderse a pesar de ellas y de creer de una vez que la homogeneidad, la unicidad sólo puede existir en el mundo de Dios, un mundo inalcanzable para ellos y que el mundo de los humanos no puede ser de otra forma que repleto de diferencias y de diversidad.

4. PEQUEÑO GLOSARIO DE CONCEPTOS Y TÉRMINOS SOBRE EL ISLAM³

| Al-Andalus: | Nombre con que los árabes denominaron a la España musulmana, independientemente de cuál fuese su extensión geográfica. |
| Aleya:     | Versículo coránico. |

| **Allah:** | La palabra árabe para denominar al Dios único, es el mismo Dios en el que creen judíos y cristianos. |
| **Árabe (lengua):** | Lengua del Corán y de los árabes. Es hablado por más de 200 millones de personas. El árabe clásico es la lengua de los libros, la prensa, los medios de comunicación... Sin embargo, el árabe más utilizado es el dialectal en sus distintas variaciones locales. |
| **Árabe (pueblo):** | Pueblo semítico autóctono de la península Arábiga. Actualmente el término "árabe" se aplica a todos los pueblos que hablan árabe, musulmanes y cristianos igualmente. |
| **Árabe (países):** | Son aquellos países en los que se habla árabe y comparten un patrimonio histórico. |
| **Ayatollah:** | Título honorífico para las grandes autoridades religiosas chiyes en Irán. |
| **Califa:** | Es el sucesor del Profeta como guía espiritual de la comunidad musulmana y jefe temporal del Estado islámico. |
| **Corán:** | Libro sagrado del Islam. La revelación del Corán comenzó en el 612 hasta el 635. |
| **Saria:** | La ley islámica basada en el Corán y la Sunna y elaborada según los principios analíticos de las escuelas jurídicas ortodoxas. |
| **Era islámica:** | Se inicia con el gran acontecimiento de la “emigración” del Profeta de la Meca a Medina en el año 622. |
| **Hadit:** | Son las palabras y reflexiones del Profeta. El hadit forma parte de la Sunna que recoge actos, palabras, reflexiones y comportamientos del profeta. |
| **Kaaba:** | Gran estructura cuadrada, origen de su nombre, ocupa el centro de la Gran mezquita de La Meca. La Kaaba es el punto cardinal hacia donde dirigen sus oraciones los musulmanes. |
| **Magreb:** | Es la región árabe que engloba: Marruecos, Argelia, Túnez, Mauritania y Libia. |
| **Mahoma:** | Denominación española de Muhammad, Profeta del Islam. A veces se suele denominar a los musulmanes por “mahometanos”, el Islam no es doctrina de Mahoma sino de la continuación de la revelación de Dios, iniciada con el judaísmo y el cristianismo. |
| **La Meca:** | Centro espiritual del mundo islámico que tiene un enorme valor simbólico, es el lugar de peregrinación y forma, con Jerusalén y Medina, los tres lugares sagrados de los musulmanes. |
| **Moriscos:** | Musulmanes que continuaron en España tras la toma de Granada por los Reyes Católicos. |
| **Moro:** | Derivación de mauro (del latín maurus: los de la piel oscura). Natural del territorio que constituía la antigua Mauritania, que hoy corresponde a Marruecos y Argelia. En España, los árabes peninsulares eran denominados “moros” por los cristianos y en la actualidad se sigue llamando “moros”, en términos peyorativos, a los árabes. |
| **Sultán:** | Representa al poder militar y al “poder efectivo”. Cuando pasó de ser un nombre abstracto a ser un título, éste fue dado en un principio a ministros, gobernadores o personajes importantes pero sin tener ningún carácter oficial. |
| **Umma:** | El término con el que se define a la “nación” del Islam, a toda la comunidad de musulmanes. Es un concepto universal y extraterritorial, y a ella pertenece todo musulmán no importa donde se encuentre. |
Yihad: Una noción que se traduce mal por “guerra santa”. El significado básico de la palabra es esfuerzo, esforzarse por. El “gran yihad” es el esfuerzo o lucha que debe llevar a cabo el musulmán contra las pasiones interiores. El “pequeño yihad” o “lucha legal” (mejor traducción que la de guerra santa) ocupó un amplio espacio en el Islam medieval.

5. RECURSOS DIDÁCTICOS

MATERIAL DE APOYO

- PUMARES, P. La integración de los emigrantes marroquíes. Familias marroquíes en la Comunidad de Madrid. Barcelona: Fundación “La Caixa” (Colección Premios Duocastello, 8), 1996

MATERIAL DIDÁCTICO


LITERATURA INFANTIL Y JUVENIL

- ALONSO, E. El marroquí que vendía primaveras. Alicante: Aguaclara (Col. Aldaba)
- PASCALE, R. Mi amigo del desierto. Barcelona: El Arca de junior, 1993
- FÉRAUD, M. Anne aquí, Selima allí. Madrid: Alfaguara, 1993
- SIERRA I FABRA, J. Noche de viernes. Madrid: Alfaguara (Serie roja). (Sobre convivencia e intolerancia)

REPORTAJES Y PELÍCULAS


PAGINAS WEB

- http://www.orst.edu/groups/msa/quran/index-s.html
- http://zoom.es/murarbitu/
- http://www.webislam.com/
Programa difundido con el apoyo de:

ASGC
Asociación Secretariado General Gitano

ASOCIACIÓN COMISIÓN CATÓLICA ESPAÑOLA DE MIGRACIÓN

CEPAIM
CONSORCIO ENTIDADES PARA LA ACCIÓN INTEGRAL CON MIGRANTES

COMISIÓN EUROPEA

MINISTERIO DE TRABAJO Y ASUNTOS SOCIALES
Secretaría General de Asuntos Sociales
Instituto de Migraciones y Servicios Sociales

MINISTERIO DE EDUCACIÓN Y CULTURA
Secretaría de Educación y Formación Profesional

UNICEF
COMITÉ ESPAÑOL

ASOCIACIÓN SECRETARIADO GENERAL GITANO
SERIE: MATERIALES DE TRABAJO Nº 9